
祈りから読み解く「信じる」プロセス：
実証研究と体験を通して

関西大学大学院 心理学研究科 博士課程後期課程２年
日本学術振興会 特別研究員DC２

袋本 久美子

1

日本心理学会第89回大会公募シンポジウム
宗教を信じる（信念、信仰）とはいかなることか？－実証的宗教心理学の挑戦（4）－



「信じる」とは状態か、プロセスか？

2

Yes / No

⋮
静的な状態

本当に？

「信じる」とは、
祈りという実践の中で揺れ動き、
形作られていくものではないか？

⋮
動的なプロセス



個人的な体験と問い

多様な宗教環境

様々な「祈り」の形に触れる一方で、単一の教えに全面的に帰依
することへの「ためらい」や「違和感」も育まれた。
関心は「特定の宗教」から「信じるという行為そのもの」へと向いた。

3

宗教や超越的な何かを信じているか否かを問う余裕もない状況で、
ただ祈った経験。そこから、本質的な問いが生まれた：

「“信じる”とは静的な状態ではなく、
祈りの中で形成される動的なプロセスではないか？」



本発表の構成

4

➀体験の共有：祈りの体験
信じるプロセスが、実際の人生でどのように現れるのかを共有する。

②理論的考察：体験を心理学の枠組みで照らす
個人の体験を、確立された心理学の理論と実証研究データで
多角的に分析する。

➂統合：信じることの動的な姿
体験と理論を統合し、祈りが「信じる」の形成に果たす役割を結論づける。

祈り：
「超越的な存在とのコミュニケーション」
（超越的な存在とは、神仏、先祖、
あるいは大いなる力といった、

人それぞれが主観的に見出す、自分
を超えた存在を広く含む）



体験➀苦境の中の祈り：信頼感の芽生え

5

信頼が芽生えた瞬間、「信じる」プロセスの第一歩

守ってください。 祈っている間の心の落ち着きと孤独感の和らぎ
→祈りの対象には「見捨てられない」という、
絶対的な安心感の体験。

体験

発見 信じていたのは「祈りの対象（との関係性）」
特定の教義よりも「呼びかければ、きっと応えてくれる」
という祈りの対象との最小限の繋がりを信じる行為。



体験②目標達成の祈り：信の強化

6

努力するので、
達成できるよう
サポートして
ください。

発見 目標達成は、単なる幸運ではなく「共同作業」が
実を結んだという強い手応え。
この成功体験により、半信半疑だった祈りの力を
「腑に落ちる」形で実感し、信頼が確かなものへと変わる。

「一人ではない」という力強さ。
結果が出ない時の「こんなに頑張っている

のに」という祈りの対象への不信感や心の揺れ。

体験



「体験」から「真理」の探求へ

「利益を得ること」はゴールではなかった。

「なぜこの祈りはこれほどの力を持つのか？」

という、その背景にある宗教の教えや真理へと

つながった。

「信じる」とは、突然ONになるスイッチではない。

“（利益の）体験”をきっかけとして、

宗教の教えや真理の探求へと向かう、祈りと

共にあるプロセスであると考えられる。

7

成功体験という利益

宗教の教えや真理
の探究，信仰の形成

祈りの対象や宗教に
対する信頼・信念の形成



考察の前提となる実証的知見

8

主要な祈りの側面（体験）：
「祈りの対象への安定した愛着」
「祈りの対象との協働性」

対象者：
日本の成人1,039名
（30代～70代、男性532名、
女性507名、182名が宗教者）

階層的重回帰分析



理論的考察➀：「つながり」と「安心感」の力

祈りの肯定的な心理機能が、信仰形成の最初のステップとなりうる。

【困難な状況での祈り】

祈りは、「自分」－「問題」という関係性を
「自分」－「問題」－「超越的な存在」という関係性に変化させる。
（Ladd ＆ Spilka, 2002）

祈りの対象への安定した愛着（Bradshaw ＆ Kent., 2018）
見捨てられない感覚＝祈りの対象が「安全の基地」として機能。

9



理論的考察②：「協働性」の力

受験時の「ともに頑張る」感覚の正体は？

➀ Pargament（1990，2000）らの研究では、神との協働的な対処スタイ
ルは問題やストレスの対処に有益であることが示されている。

10

“私は－します”お札

祈り群

パフォーマンス
予測も向上

成績向上
（加算課題）

自己対話（統制群）

わずかに
課題成績が向上

“私は－します”②実験による検証
超越的存在を「協働する他者」

として認識することが、
人の能力をより引き出す。



理論的考察③：「信じる」の強化サイクル

11

信頼は、いかにして「信仰」へと深化するのか？
自己効力感理論（Bandura，1978），

成功体験

自己効力感の
向上

（「このやり方で
上手くいく」）

次の実践
（行動）の促進

（「さらなる祈り
や努力へと
向かう」）

なぜ？
⋮

信仰につながる

帰属理論（Heider, 1958）



理論的考察④：信頼から信仰へ

12

内的
自己の努力

外的
超越的な存在
などの他者や力

中間
内的と外的の
両方の特徴を
併せ持つ

なぜ？
⋮

信仰につながる



理論的考察④：信頼から信仰へ

13

内的
自己の努力

外的
超越的な存在
などの他者や力

中間
内的と外的の
両方の特徴を
併せ持つ

なぜ？
⋮

信仰につながる

教義や祈りの対象に帰属した場合
⋮

「信じる」の強化サイクルは
単に祈りや祈りの対象に対する信念を

強めるだけでなく、その祈りの作法や世界観を
教える宗教に対する「信仰」につながる。



信じるプロセスの普遍性について

14

先行研究 本研究

対象者 キリスト教信者が大半
無宗教者である日本人
（神道、仏教、新宗教が
含まれる研究もあり）

祈りの対象 人格神が前提
神仏、先祖、大いなる力、
アニミズム的な自然観等

祈りの中での共通点：祈りの対象と関係性として「協働性」「愛着」の重要性
→文化的・宗教的背景を超えた、人間の普遍的な心理的メカニズム

「信じる」プロセスには、人間にとって普遍的な心の働きがあるのではないか。



プロセスの動態：「疑い」と「探求」の重要性
祈りの位置づけ

信仰の“結果”という方向性だけではない。祈りを通して、人は信じる
ことを試し、探し、形作っていく。「信じるプロセスそのもの」といえる。

※ただし、この関係は常に直線的ではなく、疑念や複雑な感情を
抱えながら実践することもまた、このプロセスの重要な一面である。

15

神学の視点：Paul Tillich
疑いを内包する決断こそが

真の信仰である

心理学の視点：C. D. Batson
疑いを受容しながら問い続ける

「探求」という宗教的志向性

e.g.



結論：問いへの答え

16

「祈りを通して宗教を信じるとはいかなることか？」

（現時点での私の答え）

静的なYES/NOの“状態”ではない。祈りという実践を通して
その宗教が提示する世界観や教義を、単なる客観的な知識から、

自らの体験と分かちがたく結びついた、個人的に意味のある
“生きた信仰”へと変容させていく、動的なプロセスである。



今後の展望

17

探求テーマ①
祈りの対象による「質的」な違い

同じ「愛着」でも、亡くなった身近な方への祈りと、

絶対神への祈りとでは、その親密さや安心感の
「質」は、どう違うのか？

探求テーマ②
祈りの「対象」の展開とその本質

祈りの対象が拡大・抽象化していく時（例：個人の
願い → 身近な人 → 国家・人類）、祈り手の体験
の質はどのように変化するのか？ そこに通底す
る本質的な心のメカニズムとは何か？

探求テーマ➂
日本的実践の「意味」の再発見

「YES/NO」では測れない初詣やお守りを持つと

いった日常に溶け込んだ祈りの習慣を分析する
ことで、「無宗教」という言葉に隠された精神性の
豊かさを解き明かせないか？



今後の展望

18

探求テーマ①
祈りの対象による「質的」な違い

同じ「愛着」でも、亡くなった身近な方への祈りと、

絶対神への祈りとでは、その親密さや安心感の
「質」は、どう違うのか？

探求テーマ②
祈りの「対象」の展開とその本質

祈りの対象が拡大・抽象化していく時（例：個人の
願い → 身近な人 → 国家・人類）、祈り手の体験
の質はどのように変化するのか？ そこに通底す
る本質的な心のメカニズムとは何か？

探求テーマ➂
日本的実践の「意味」の再発見

「YES/NO」では測れない初詣やお守りを持つと

いった日常に溶け込んだ祈りの習慣を分析する
ことで、「無宗教」という言葉に隠された精神性の
豊かさを解き明かせないか？

「信じる」とは、普遍的な心のメカニズムを基盤としながらも、
それぞれの文化や個人の中で多様な対象や実践を通して、
質的に異なる形で豊かに立ち現れる、動的なプロセスである

という新たな理論的枠組みの構築へ



ご静聴ありがとうございました。

19



20

文献

Bandura, A. (1978). Self-efficacy: Toward a unifying theory of behavioral change. 
Advances in Behavioural Research and Therapy, 1(4), 139–161. https://doi.org/10.1016/0146-6402(78)90002-4

Batson, C. D. (1976). Religion as prosocial: Agent or double agent? Journal for the Scientific Study of Religion, 15(1), 29–45. 
https://doi.org/10.2307/1384312

Bradshaw, M., & Kent, B. V. (2018). Prayer, attachment to God, and changes in psychological well-being in later life. 
Journal of Aging and Health, 30(5), 651–670. https://doi.org/10.1177/0898264316688116

Heider, F. (1958). The psychology of interpersonal relations. John Wiley & Sons. https://doi.org/10.1037/10628-000
Ladd, K. L., & Spilka, B. (2006). Inward, outward, upward prayer: Scale reliability and validation. 

Journal for the Scientific Study of Religion, 45(2), 233–251. https://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2006.00293.x
Pargament, K. I., Ensing, D. S., Falgout, K., Olsen, H., Reilly, B., Van Haitsma, K., & Warren, R. (1990). God help me: (I): 

Religious coping efforts as predictors of the outcomes to significant negative life events. 
American Journal of Community Psychology, 18(6), 793–824. https://doi.org/10.1007/BF00938065

Pargament, K. I., Koenig, H. G., & Perez, L. M. (2000). The many methods of religious coping: 
Development and initial validation of the RCOPE. Journal of Clinical Psychology, 56(4), 519–543. 
https://doi.org/10.1002/(SICI)1097-4679(200004)56:4<519::AID-JCLP6>3.0.CO;2-1

Tillich, P. (1994). Ikiru yūki [The courage to be] (H. Ōki, Trans.). Heibonsha. (Original work published 1952)

https://doi.org/10.1016/0146-6402(78)90002-4
https://doi.org/10.2307/1384312
https://doi.org/10.1177/0898264316688116
https://doi.org/10.1037/10628-000
https://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2006.00293.x
https://doi.org/10.1002/(SICI)1097-4679(200004)56:4%3c519::AID-JCLP6%3e3.0.CO;2-1

	祈りから読み解く「信じる」プロセス：�実証研究と体験を通して
	「信じる」とは状態か、プロセスか？
	個人的な体験と問い
	本発表の構成
	体験➀苦境の中の祈り：信頼感の芽生え
	体験②目標達成の祈り：信の強化
	「体験」から「真理」の探求へ
	考察の前提となる実証的知見
	理論的考察➀：「つながり」と「安心感」の力
	理論的考察②：「協働性」の力
	理論的考察③：「信じる」の強化サイクル
	理論的考察④：信頼から信仰へ
	理論的考察④：信頼から信仰へ
	信じるプロセスの普遍性について
	プロセスの動態：「疑い」と「探求」の重要性
	結論：問いへの答え
	今後の展望
	今後の展望
	スライド番号 19
	スライド番号 20

