
『宗教教団の生命倫理への
取り組み』

曹洞宗総合研究センター

平子 泰弘



宗教教団と生命倫理の関わり合い

各教団が生命倫理を課題に掲げた歴史は古くない。

臓器移植に伴う脳死の問題に際して。
1992年（平成4）「脳死臨調」の「脳死は人の死であ
る」とする最終答申に対して起きた議論の中で、宗教
教団・宗教者としての見解が示されていった。

「脳死・臓器移植に対する仏教的なあり方」中野東禅
（『教化研修』31、1987）

『特集：生命操作』（季刊『仏教』No,34、1996）

『中絶･尊厳死･脳死･環境 生命倫理と仏教』中野東禅
（雄山閣、1998）



臓器移植法案改正時前後の動き
1997年の制定後、実際の臓器移植の実施やそれに
伴うさまざまな意見が出される中で、各宗教教団に
おいても「死」をどのように捉えているかを論じる
動きが大きくなっていく。社会全体に対して倫理学
や哲学者だけでなく、宗教の立場からも意見表明を
する、もしくは求められるようになる。

梅原猛『脳死と「臓器移植」』(1999)
山折哲雄「臓器移植は仏教の教えに反する」(2000)
立花隆『脳死』(1988)『脳死再論』(1991)

日本宗教連盟（教派神道連合会、全日本仏教会、日本キリスト教連合会、
神社本庁、新日本宗教団体連合会の五団体からなる）

「臓器移植法改正問題に対する意見書」（2006.11.16）
以降「法改正」に関する6つの意見書を発表



各教団発表の見解資料①
天台宗「脳死及び臓器移植について見解」（1995.12.20「脳死
及び臓器移植」に関する特別委員会）

天理教「「脳死」をめぐって」(2004.10.1『道と社会―現代”事
情”を思案する―』天理やまと文化会議編）

浄土真宗本願寺派『生死を問う―医療現場をめぐって―』
（2001.10.5教学研究所ブックレットNo,5教学シンポジウム記
録）

大本「脳死・臓器移植問題に関する大本の見解文」(1991.12.3
発表声明、1992.1.20コメント）

大本「臓器移植法改正に対する要望」(2005.2.16自民党内調査
会宛）



各教団発表の見解資料②
浄土宗「脳死・臓器移植問題に対する報告」(1992.9浄土宗総
合研究所)、「脳死と臓器移植を考える」(1997.7.1『浄土宗新
聞』)

真宗大谷派『脳死が問いかけるもの』〔増補版〕(1991.8真宗
大谷派教学研究所ブックレットNo,2)

真宗大谷派「「臓器移植」法案の衆議院可決に対する声明」
(1997.4.25真宗大谷派宗務総長）

真宗大谷派「初めての脳死臓器移植についての見解」
(1999.3.16真宗大谷派宗務総長）

立正佼成会「臓器移植法改正案に対する提言」(2005.3.11自
民党内調査会宛)

曹洞宗「「脳死と臓器移植」問題に対する答申書」(1999.4.1
曹洞宗現代教学研究センター)



教団付置研究所懇話会・生命倫理研究部会の
発足と研究活動

教団付置研究所懇話会：2002年（平成14）発足。宗教・宗派を超

えて宗教者・教団に共通する課題について、各教団付属の研究所の研究
者が集い、情報を交換と相互理解を深め、問題の解決や活動を増進して
いくことを目的として、年1回の研究発表・懇親を続けている。
会員数27研究所・団体（オブザーバーを含む）
2002年発表「生命科学と宗教」大本教学研鑽所 斉藤泰
2002年発表「生命倫理を巡る諸問題」曹洞宗総合研究センター竹内弘道
2005年発表「臓器移植を巡る現状と問題点」浄土宗総合研究所今岡達雄

生命倫理研究部会の発足：2005年(平成17)発足。研究部会（懇

話会下部の組織としてテーマ毎に研究部会が設置され、希望する研究所
が参加して運営が行われている。現在３研究部会が設置されている。）
参加は現在約１１研究所。年間で１～２回の講演会や報告検討会などを
実施。生命倫理に関する情報の共有と討議を続けている。



生命倫理研究部会での作業と議論

各教団発表の「見解」内容の説明、質疑応答を通
して理解を深める作業

医学・生命倫理学の研究者から詳細な知識を教示
していただき、問題点を確認する

各教団の見解を理解した上で、現代を生きる宗教
者として共有できる点や、互いに尊重すべき考え
方などを見出していく。

宗教者として考えるべき問題、視点の置きどころ
などの討論



研究部会での議論の内容
―宗教教団はどうやって生命倫理を論じていったか？

〔前提として〕
各教団毎に全く異なる世界観や生命観を持っていること。
脳死・臓器移植問題についてもそれぞれの教義によって賛・
否・その他の意見があること。
殊、先進医療についての知識を十全に具えていないこと。

①「脳死・臓器移植」に対する各教団の考え方の学び合い
（前出）各教団発表済みの見解・意見書などの資料を基に。

②医師や生命倫理研究者を招聘し、講演から深い知見を得ると
ともに、生命倫理の課題や宗教者として考えるべき問題点を
共有していく作業。



検討の過程①
見解・意見書提出研究所
・大本教学研鑽所・金光教教学研究所・浄土宗総合研究所
・浄土真宗本願寺派総合研究所 ・真宗大谷派教学研究所
・曹洞宗総合研究センター ・玉光神社 ・智山伝法院
・中央学術研究所 ・天台宗総合研究センター
・天理大学おやさと研究所・日蓮宗現代宗教研究所（50音順）

見解・意見書の傾向

・脳死･臓器移植→賛成反対の二者択一的立場の表明には慎重な
内容が多数（教理からの判断ができないこと）

・臓器提供そのものへの賛否は別れる。

・「脳死を一律に人の死」とする考えには否定的な内容が多数。



検討の過程②

議論を通して挙げられた論点

・演繹的論理について
（結論ありきで、経典に典拠を求める姿勢）

・「布施行」「慈悲行」などの宗教用語の本来持つ宗教的意味を
理解する必要性

・「生命／いのち」の概念規定について

・「生命／いのち」の主体、所有者について

・日本人の身体観について
（肉体と精神と峻別するような二元的考え方が成り立つか？）

・（死の）自己決定権、「本人意思」について

今後の課題について

・各見解・意見の共通点と相違点を見きわめること

・「脳死≠人の死」と考える理由はどこにあるのか



検討の過程③
共通点と相違点について

・生命の生まれてくる構造にはそれぞれの教義による違いが。

・いのちは与えられたものという考えは大方共通、

・人の命と他の命（山川草木）に区別を持たないことも共通。

・いのちを継承・つなぐことの正しい受け止め方。

「脳死を人の死とする」ことへの違和感について

・死を時間の経過のなかで受け入れてきたのではないか。
・遺体を傷つけることへの嫌悪感。
・みたま（み霊、魂）の存在。

教義による生命観の検討と同時に、現代を生きる宗教教団と
して目の前にいる苦しむ者に対して、どのような救いができ
るかを考えていく必要がある。



議論のアウトプット
厚生労働委員会（厚生労働関係の基本施策に関する件（臓器移植））で
日本宗教連盟事務局長が意見陳述（2007.12.13衆議院第16委員会室）

第19回日本生命倫理学会・分科会「いのちの尊厳と宗教」開催
（2007.11.10大正大学）

国会参議院「第15回臓器移植法改定を考える緊急院内集会」
（2009.7.8参議院議員会館第６会議室）

―宗教界からの緊急提言―「脳死は人の死ではない」
（１）見解発表「大本」「浄土宗」「浄土真宗本願寺派（西本願寺）」

「真宗大谷派（東本願寺）」「天台宗」「日蓮宗」「立正佼成会」
（２）見解紹介「曹洞宗」「日本宗教連盟」

第21回日本生命倫理学会公募シンポジウムＢ「自死と宗教－教義と理
念、そして実践へ－」（2009.11.14東洋英和女学院大学）

第22回日本生命倫理学会公募セッション「宗教は「いのち」をどう語っ
てきたのか？―近現代における「いのち」観の変遷―」

（2010.11.20藤田保健衛生大学）



今日までの研究テーマ

自死問題（自殺問題）

尊厳死・安楽死問題

生殖医療問題、体外受精、代理母問題

再生医療、ES細胞、iPS細胞

慢性病へのサポート（患者と医療者の関係性の変化）

エンディングノート

出生前診断



宗教教団（宗教者）の生命倫理問題への
取り組む姿勢

その時々に人びとの生き方を悩ませる「生命倫理問題」に対して
宗教の立場から「捉え方」「考え方」を提示していく。

社会問題に対して常にアンテナを向け、知識を具えるとともに
宗教者としてそこに感じる問題について検討する。

教理だけでなく、医学・法律・人権・民俗なども含めて、現代に
生きる人びとの問題として、何をできるかを考えていく。

教団として生命倫理への関心を失わないように、継続して研究者
を育成していく。



心理学に期待するところ

例）脳死臓器移植法改正後も移植数が大きく伸びていない事実

例）宗教・宗派に拘わらず「脳死」に対して肯定しにくい現状

そこには日本人固有の生命観や遺体への
感覚があるのではないか？

《提案》そうした感覚は宗教教団の協働レベルでは
量りきれない。

日本人の持つ身体観・霊魂観などを、
心理学を用いて明らかにしていけるのではないか？


