
ワークショップ話題提供者発表要旨（宗教心理学研究会） 

 

日本心理学会第６７回大会 WS（2003年 9月 15日 東京大学） 

『 宗教心理学的研究の展開－その歴史と現状－ 』 

 

 

【 発表 １】  

 

日本における宗教心理学の歴史と現状 

 

発表者 杉山幸子 

 

１．はじめに 

  現在、日本の心理学において「宗教心理学」という言葉を耳にすることは多くない。しかし、宗教は文化的な

差異の大きい社会的事象であると同時に、きわめて主観的な個人的体験でもあり、心理学、社会心理学にとって興

味深い研究対象であるのは間違いない。そして、宗教研究が心理学において盛んになるためには、宗教心理学（あ

るいは宗教社会心理学）というカテゴリーが広く認知される必要がある。そうでないと、個々の研究成果がばらば

らに存在するだけで、研究の積み重ねが困難であり、そのことは宗教に関心のある研究者が後に続くのを阻害して

しまうからである。 

  この発表では、宗教心理学という分野の基礎を固めることを狙いとして、過去の日本の心理学において宗教研

究がどうあったのか、また、現在はどのような状況なのかを述べてみたい。 

 

２．明治・大正期 

  欧米における宗教心理学は、19世紀末から 20世紀初頭の約 30年間にアメリカで花開いた。有名な研究者とし

ては、ホール、ジェイムズ、スターバックらがあげられる。この同じ時期に日本でも宗教心理学がスタートしたの

だが、この頃の論文や著作には「宗教心理学」というタームが頻繁に認められること、主要雑誌である『心理研究』

に論文が発表されていたこと、東京帝国大学の心理学研究室から少なからぬ研究が生み出されたことなどから、当

時の心理学界では「宗教心理学」という分野が認知を得ていたものと思われる。研究には（ヴントの民族心理学の

流れを汲む研究者もいたが）、全体的にアメリカの宗教心理学の強い影響が認められる。 

 

３．昭和初期 

  大正期の宗教心理学が質的にかなりまとまりのあるものだったのに対して、戦前の研究については、いくつか

重要なものは認められるものの、散発的との印象を免れない。おそらく、アメリカの初期宗教心理学が衰退するの

に従って、日本でも勢いを失ってしまったのではないかと思われる。その中で特筆されるのが今田（1934,1947）の

『宗教心理学』であり、これはそれまでの日本の宗教心理学の集大成といえる。それに対して、松宮（1933）の「基

督教に対する態度の研究」は明確に社会心理学の立場から行われた最初の宗教研究であり、これは今後の研究の方

向性を示すとともに、宗教心理学というアイデンティティの喪失を示唆している。 

 

４．戦後～現在 

  戦後から現在に至る研究の流れは、青年心理学、人格心理学、社会心理学の３つに大まかにまとめられる（そ

の他に、瞑想に関する独自の発展を遂げた研究群がある）。青年心理学的研究は青年の宗教意識の特性を明らかにし



ようとするもので、宗教性そのものに強い関心が寄せられているのが特徴であり、従来の宗教心理学を受け継ぐも

のといえる。数は少ないが、最近は比較文化的研究への発展も見られる。この領域は宗教学分野での研究との接点

も大きいが、現在のところ、交流はあまり見られない。 

  人格心理学的研究では、宗教とパーソナリティに関する独自の論考も見られるが、実証的な研究としては、宗

教者にパーソナリティ・テストを実施し、宗教的行動や信念とパーソナリティ特性との関わりを調べたものがほと

んどである。こうした研究では宗教性そのものへの関心が伺われることは少なく、そのせいか、個々の研究成果は

興味深いものであっても、その後の研究への発展性が見受けられない。 

  社会心理学的研究においては、松宮以来の宗教的態度の研究が最も大きな流れであり、50 年代から 70 年代に

かけて、主にキリスト教を対象として行われた。最近は特定の宗派ではなく、日本人に広く認められる宗教性（民

俗宗教性）に注目した研究が行われている。このタイプの研究は宗教を独立変数として扱う研究へと応用すること

ができるため、社会心理学のパラダイムにおいても可能性が大きい。ただ、これまでは個々の研究者が独自の質問

紙を作成するに留まっており、なかなか研究が蓄積されないのが現状である。社会心理学的研究にはこの他に、初

期宗教心理学以来の伝統的なテーマである回心（入信、宗教的社会化）や、近年注目を集めたマインド・コントロ

ールに関する研究も位置づけられる。 

  一方、かつての宗教心理学において中心的なテーマのひとつでありながら、現在はほとんど行われていないの

が発達心理学的研究、特に子どもの宗教性に関する研究である（年齢を独立変数にした質問紙法による研究は若干

見られる）。この研究では宗教性への深い関心と、観察や面接による質的研究が不可欠であり、今後の発展が期待さ

れる領域である。 

 

 

【 発表 ２ 】 

 

宗教的自然観に関する心理学的研究－あらたな宗教性指標の模索－ 

 

発表者 西脇 良 

 

 宗教文化の重要性 宗教心理の実証的研究をすすめる際, 対象となる個人や集団がそこにおいて生活を営んでい

るところの,宗教文化（宗教にかかわっての公の意味や慣習）の問題を看過することはできない.或る宗教文化におい

て妥当している宗教意識･行動のあり方が, 別の宗教文化にも適用できる指標であるとは限らない.対象となる人々

の宗教文化に最もよく適合する宗教性指標を発見し, その指標を用いて調査を行うことが,当該文化のもとで生活す

る人々の宗教性を, より一層明らかにしてゆくことにつながる. 

  とすれば, 欧米の宗教文化を踏まえつつ提唱された理論や尺度を, 日本人を対象とする研究に適用しようとす

る際には, 当然注意が必要になってくる. たとえば, 宗教性に関する普遍的な生涯発達理論として提唱され, その実

証的研究も多い Fowler(1981)の信仰発達理論を例にとると, この理論における鍵概念である“信仰”概念にも, そ

の発達段階論にも, キリスト教バイアスの存在が指摘されている(Broughton, 1986；Nelson, 1992；西脇, 2001). と

いうことは, いかによく知られている Fowler 理論であっても, キリスト教文化圏ではない日本へそのままのかたち

では適用できない, ということになる. 或いはまた, 主として英語圏で用いられる宗教性測定尺度は, 日本で用いら

れる宗教意識調査の項目群に比べて, 単語“神, 悪魔, 天使, 祈り, 瞑想, 奇跡”などの使用頻度が高く, 逆に“霊魂, 

救い, 自然(ないし自然に関連した単語)”の使用頻度が低い, という分析結果もある(西脇, 2003a). そればかりか, 分

析対象となった宗教性測定尺度集（Hill &amp; Hood［Eds.］, 1999）に取りあげられた 112の尺度のなかで, “イ

エス･キリスト”の語を使用する尺度は全体の 41％, “聖書”の語を使用する尺度は全体の 47％, にのぼっていた. 測

定尺度で用いられる単語の使用頻度をとりあげて考えてみても, そこには, 調査が実施されるところの当該宗教文

化の影響というものを抜きにして考えることはできない. 



  このように考えてくると, 欧米における実証的宗教心理研究が, その研究成果を着実に蓄積させていることを

認めつつも,しかしそれらをそのまま日本に採り入れることは, 宗教文化の観点からみて困難であるといわざるをえ

ない.日本の宗教心理研究が, 日本の宗教文化のなかで生活する人々 ――特定の宗教教団に加入している場合であ

れ,そうでない場合であれ―― を調査対象とする限りは, その人々の意識･行動と深く関わっている, 

日本の宗教文化への視点を無視できないのである. 

 新たな問いの必要性 さてしかしながら, そうはいっても, 日本の宗教文化の特徴ほど, 実証的に捉えにくいも

のはないように思われる.社会調査などをみる限り, 人々の宗教意識･行動に関して際だって示されてくるのは,信仰

の有無を尋ねた場合の“宗教あり”回答の少なさや, 慣習的な宗教行動をのぞく自己修養的行動の低さ,或いは, い

わゆる回答時の“中間的態度”(林, 1996)に示される曖昧な意識, であろう.これらの宗教意識･行動の“低調ぶり”(“低

さと曖昧さ”)は, 国際比較調査の結果によってもますます露わにされてゆく（注１）. 

  こうした社会調査結果によって描かれる日本の宗教文化を, どのように受けとめればよいであろうか.そしてま

た, どのような研究展望をみいだしてゆけばよいであろうか. 1つには,調査結果をそのまま受けとめていく道がある

だろう. そこでは, “この点では低いがこの点では高い”という記述法によって宗教文化の詳細部分が示されてゆく, 

ということになるであろう. 典型的には, 電通総研･余暇開発センター(編, 1999)や石井(1997)にその例をみること

ができよう. 

  人々の宗教意識･行動を多元的かつ詳細に記述してゆく方法は, 今後も有効であるし必要である. しかし一方で, 

この機会に, 次のように根本的な問い直しをしてみることも大切である. すなわち, どちらかというと意識･行動の

低調ぶりが強調される, これまでの調査の訊ねかたは, はたして日本の宗教文化の基底にふれていたのだろうか？ 

という問いである. 宗教意識･行動の低さや曖昧さのみが際だった結果としてあらわれてくるような問いかたでは, 

宗教文化の基底にふれたとはいえないのではないだろうか. 日本の宗教文化のもとで生活する人々の宗教意識･行動

を十分に描き出すためには, 調査における問いが, 宗教文化の基底に十分にふれているものでければならない. 問

題の所在は, あくまでも, 質問項目を立てる側にある. 

 宗教的自然観への注目 こうした視点にたって筆者が取り組もうとしている研究テーマが, 宗教的自然観の問題

である. 研究をすすめるうえでの作業仮説は, 以下の 3点である： (a) 日本の宗教文化の基底には, 宗教的自然観が

ある； (b) したがって, 人々の宗教意識･行動を実証的に捉えようとする際, 人々のもつ宗教的自然観が十分に表出

されるような問いの立て方が必要であり, かつ有効である； (c) 宗教的自然観は, 日本の宗教文化ばかりでなく, ど

の宗教文化圏においても重要な文化の基底である. したがって, 宗教心理の普遍法則を記述していくための有効な

手段･研究主題となりうる. 以上の見通しのもと, 研究は開始された. 

  宗教的自然観が日本人の宗教心理の探求にあたって重要な論点であることは,すでに実証データを伴った指摘が

幾つかなされているし（たとえば, 林文 他,1994；林･川崎, 1981；金児, 1997；西沢, 1998；西脇, 2000；野村, 1960；

やまだ,1988；山縣, 1999）, 心理学以外の領域, とりわけ宗教学の領域を見渡してみれば,枚挙にいとまがない. 加

えて筆者が注目するのは, 宗教的情操論にかかわっての,小中学校・学習指導要領（たとえば, 文部省, 1989, 1999a, 

1999b, 1999c）“第 3章道徳”における自然の扱われ方である. 指導要領においては, 具体的な自然体験や,自然と人

間との関係を学ぶなかで, 宗教的情操(“人間の力を超えたものに対する畏敬の念”)が涵養されてゆくことの期待が

表明されている.公立学校における宗教的情操教育の理念型のなかに宗教的自然観がさりげなく組み込まれてゆくと

ころにも,日本の宗教文化における宗教的自然観の重要性をみてとることができよう. 

  ただ残念ながら, まだ日本においては, 宗教的自然観という観点に的を絞った実証研究は,管見ではみあたらな

い. 実証研究が存在しないということは, 具体的な調査研究をすすめてゆくうえでの心理学的概念としての宗教的

自然観がまだ構成されていない,ということを意味する. 仮説検証を反復してゆくだけの十分なデータ, および議論

についても,然りである. 

 調査の概要 このような制約のなかで, 宗教的自然観に関する, 端緒的かつ包括的な調査研究が実施された（西脇, 

2003b）. まず宗教的自然観を, “自然との接触によって生ずる, 宗教的価値対象に対する認識･感情と, 自己に対す

る認識･感情との総体”, と規定した. そして, 宗教的自然観の概念内容として, 宗教的価値対象については, (a)何ら



かの実在（神 仏, 霊魂など）；(b)価値として表現されるもの（大いなるもの, 偉大なもの, 人間の力を超えたもの, 生

命, 永遠, 無限など）を想定した. 自己に対する認識･感情については, (c)自己の存在の在り方についての認識（有限

性, 無力さ, 生きている喜び, 自然に癒される自己）；(d)宗教的感情（畏敬, 神秘感, 感謝, 謙虚, 懺悔）を想定した. 

構成概念の特徴としては, 自然に対する見方だけではなく, 自然体験を通しての自己認識の側面をも, 宗教的自然

観の概念のなかに含み入れた点, が挙げられる. 

  次に, 3県下の宗教系（カトリック系）中学高等学校 5校に通う生徒 2000余名 （注２ ） に対する, 自由記述

式調査が実施された. “これまでの生活をふり返って, ふかく感動した, 身近な自然体験を 1つ思い出してください”

と教示し, 想起された自然体験について, その時期･場所･同伴者･体験内容を訊ねたほか, 体験を通して気づいたこ

と, 感じたことを自由に記述するよう求めた.  

 回答者の記述は, 分類 3層からなる合計 124のコードによって分類された. このうち, 宗教的自然観に該当するコ

ード数は 28 であった. 今回の調査では, 宗教的自然観の記述を促すような状況を意図的に設定していないため, 該

当する記述の出現率は全体の 0.1％－4.4％にとどまった.  

 “小ささ･無力さ” 宗教的自然観として分類された自由記述は 28種類にのぼる. そこで, ここでは,28コード中

もっとも記述頻度の高かった“自己の存在の小ささ･無力さ” について,簡潔に報告したい. 

 “自己の存在の小ささ･無力さ” とは, 自然体験を通して気づかれる自己存在の在り方に対する認識（自己認識）

の 1つであり,具体的には, “自分が小さいと思った”, “ちっぽけな存在だなと感じた”, “自分の存在の小ささを

感じた”,“人間の無力さを感じた”, などの記述である. 記述の事例を Table 1 に示した. 

 

 

この種の自己認識は, 宗教学分野において“被造者感情”（オットー, 1917 山谷省吾訳,1968）として知られてきた



自己認識に相当するもの, と考えられる. その記述頻度にジェンダー差はみられないが,高学年により多くみられる

記述である（高 2 群＞中 1 群）ことから, 青年期における宗教性発達の 1 指標となりうる,と考えられた. この事例

が示すように, 自然体験は, 神仏霊魂観念に代表されるような宗教意識とはまた別の種類の宗教性をも活性化させ

る,と考えられる.  

 今後の課題 今回の調査は, 日本の宗教文化により適合した宗教性指標の模索, という観点から行われた, 端緒

的・包括的調査である（なお, 現在もデータを増やして分析中である）. 調査対象も, それほど大きな歪みとは考え

られないものの, 全国調査のような代表性が保証されているわけでもない. 今後, サンプリングの問題を解決する

ことに加え, このような自由記述となって表出されてくる宗教的自然観が, どのようなプロセスを経て形成されて

いくのか, 宗教性発達の視点から探求してゆくことが課題となろう. 

 

【注】 

1. 社会調査としての宗教意識調査の包括的レビューについては, 石井(1997)を参照.またその後, 西脇(2003b)も, 国

内調査および国際比較調査（主として 1990 年代以降の調査）の包括的レビューを試みて,日本人の宗教意識･行動に

ついて次のような特徴を挙げている. すなわち, 国際比較調査のレビューから,(a) 先祖への尊敬の念, 易･占い, 呪

い･祟りなどの観念, “宗教的な心の大切さ”については各国と比較して意識が高いが, その他は全般的に低い； (b) 

お守り･お札･おみくじ･占いといった呪術的行動については各国と比較して行動率が高いが,その他は全般的に低い； 

(c) 高年齢層同士の比較では, 宗教の有無, 宗教活動への参加,で低い；(d)家庭における宗教教育はほとんど重視され

ていない, などの点を指摘している.また, 国内調査のレビューから, (a) 宗教･信仰の有無, 宗教的関心の有無など

では 10－30％台の肯定率にとどまっている；(b) 成立宗教に対する態度では, 否定的イメージの方がやや高いが, そ

れは宗教の“非合理性” に対する拒否ではなく, “金儲け主義, 強引な勧誘” への拒否である；(c) 神仏霊魂観念

については 30－40％台の肯定率であるが, 実在観念よりもより広い観念（超自然的力,運命, 応報）については 60

－70％台と高くなる； (d) 墓参, 初詣, 祭り, 神棚仏壇への参拝などの行動については,50－70％台と高いが, 自己

修養的行動（宗教的読書, 精神統一, 勤行･布教など）は 10％台/未満と低い.現世利益的行動（お札･お守りの携帯, 神

社祈願）は 20－30％でありそれほど高くない,などの点を指摘している. そしてこれらのレビューをまとめて, 日本

人の宗教意識･行動は“極端なものの拒否,そうでないものへの寛大さ”として特徴づけられる, とした. 

 

2. 今回の調査では, 事情により, 調査対象校をカトリック学校に限定せざるを得なかった. したがって, サンプリ

ングから生じる歪みは避けられない. 一方, (a) 今回の調査では, 少なくともカトリック学校のみに対象校を絞りこ

んでおり, 宗教系学校としての統一性は確保されている； (b) 自らの宗教を“キリスト教”と回答した者は全体の

15％未満である； (c) カトリック学校における宗教教育の現状を考えると(たとえば, カトリック中央協議会学校教

育委員会［編］, 1989), カトリック学校の宗教教育そのものが, 回答者の宗教的自然観に対して直接的に与える影響

はそれほど大きくはないと考えられる, の 3 点を補足しておく. 

 

【 引用文献 】 

Broughton, J.M. 1986 The political psychology of faith development theory. In C. Dykstra, &S. D. Parks 

(Eds.), Fatih development and Fowler. Birmingham, Alabama：Religious Education Press. Pp. 90-114. 

カトリック中央協議会学校教育委員会（編） 1989 カトリック学校教育実態調査 カトリック中央協議会（未公

刊資料） 

電通総研･余暇開発センター(編) 1999 世界 23ケ国価値観データブック 同友館 

Fowler, J.W. 1981 Stages of faith. New York：Harper Collins (1995 pbk. edition). 

林文･林知己夫･菅原聡･宮崎正康･山岡和枝･花房英光 1994 日本人の自然観についての予備的考察 INSS 

JOURNAL（原子力安全システム研究所）, 1, 159-175. 

林知己夫 1996 日本らしさの構造 東洋経済新報社 



林信男･川崎正明 1981 青少年の宗教意識調査 キリスト教主義教育, 9, 157-193. 

Hill, P.C., & Hood, Jr. R.W. (Eds.) 1999 Measures of religiosity.  Birmingham, Alabama：Religious 

Education Press. 

石井研士 1997 データブック現代日本人の宗教 新曜社 

金児暁嗣 1997 日本人の宗教性 新曜社 

文部省（現･文部科学省） 1989 小学校学習指導要領, 中学校学習指導要領 

文部省（現･文部科学省） 1999a 小学校学習指導要領, 中学校学習指導要領 

文部省（現･文部科学省） 1999b 中学校学習指導要領（平成 10年 12月）解説―道徳編― 

文部省（現･文部科学省） 1999c 小学校学習指導要領解説（道徳編） 

Nelson, C.E. 1992 Does faith develop? In J. Astley, &amp; L. Francis (Eds.), Christian perspectives on 

faith development. Leominster：Eerdmans. Pp. 62-76. 

西脇良 2000 自然観についての予備的研究 日本教育心理学会第 42回総会発表論文集, 317. 

西脇良 2001 ファウラーの信仰論について 白百合女子大学キリスト教文化研究論集, 2, 77-102. 

西脇良 2003a 宗教性測定尺度の文化間比較 白百合女子大学キリスト教文化研究論集, 4, 92-142. 

西脇良 2003b 現代の宗教的自然観に関する実証的研究 白百合女子大学大学院文学研究科博士論文（未公刊） 

西沢悟 1998 宗教心理と精神健康 北海学園大学学院論集, 96･97, 1-65. 

野村暢清 1960 キリスト教, 神道に於ける, 事物把握（知覚意味づけの様式）の特徴に関する研究 九州大学文学

部哲学年報, 22, 179-224. 

オットー Ｒ.  山谷省吾(訳) 1968 聖なるもの 岩波書店（原著刊行年次, 1917年） 

やまだようこ 1988 私をつつむ母なるもの 有斐閣 

山縣喜代 1999 現代日本女性の生き方 ミネルヴァ書房 

 

 

【 発表 3 】 

 

あるプロテスタント(ホーリネス系)教会における日本人クリスチャンの 

宗教性発達過程モデルの構成 

 

松島公望 

 

１. 研究の概要 

  あるプロテスタント（ホーリネス系）教会における日本人クリスチャンの宗教性発達を検討するために、以下

の手順で研究を行い、モデル構成を行った。 

  まず Glock(1962), Glock &amp; Stark(1965) と 杉山(1993) の宗教性 と作道( 1983, 1984a, 1986a, b ) の宗

教的社会化に基づき, 「宗教性発達過程モデル」を構成した。 

  続いて、あるプロテスタント（ホーリネス系）教会における日本人クリスチャン（７人のＺ神学校神学生）を

対象として面接調査を行った。面接調査は、縦断的に 1999年 5月～2001 年 5月にわたり 5回実施した。面接につ

いては、杉村（1998）を参考にし、得られたデータを逐語録にし、個人分析表を作成し、各エピソードごとに宗教

性との関連を検討した。さらに、その個人分析表をカードに分類し、時系列的に整理して、各事例の個人史を作成

した。 

  さらに、作成した個人史を基に、個々（７事例）の宗教性発達過程修正モデルを構成した。次にそれら個々の

宗教性発達過程修正モデルに共通する部分を整理し、あるプロテスタント（ホーリネス系）教会における日本人ク

リスチャンの宗教性発達過程モデルを構成した（Figure 1 参照 ）。 



 

 

 



 

 

モデルによって検討した日本人クリスチャンの宗教性発達は以下の通りである。宗教的人格の成熟は、必ずし

も生活年齢とは比例しないため（松本,1973）、発達段階と対応しない側面もある。欧米やクリスチャン家庭であれ

ば、乳児期～老年期と対応できるが、日本ではそのようなケースはまれである。よって、今回の研究では、ホーリ

ネス系教会の宗教体験の段階に基づいて、段階を設定し、宗教性の発達の流れを捉える。 

 

① 前救い段階  まずクリスチャンの友人と接したり（共同体）、聖書を読んだりすることによって（知識, 行動）、

キリスト教の現実定義との接触が始まる。接触の頻度が高まっていく中で、「救いの体験における契機としての聖書

の言葉」が与えられ、真剣に神を求めるようになる（気づき体験）。 

 

② 救い段階  真剣に神を求めたり、日常生活の中で神の業であると感じる中で（気づき体験）、回心体験（救い

の体験）をする。救いの体験の後に、自分の救いの体験が主観的な体験ではなく神によって受けたことを確証する

聖書の言葉が与えられる。救いの体験の後、洗礼を受け、クリスチャンの一員として、キリスト教の現実定義が内

在化していく。神によって救われた喜び（報酬効果）や教会での奉仕や献金（責任効果）など、クリスチャンとし

ての歩みを体現していく。内在化していく中で、「気づき体験」が深まり、さらに高次の回心体験（きよめの体験）

を求めていく。その中で、救いの体験と同様に「きよめの体験における契機としての聖書の言葉」が与えられ、さ

らに「気づき体験」が深まっていく。 

 

③ きよめ段階  さらに「気づき体験」が深まっていく中で、高次の回心体験（きよめの体験）をする。きよめの

体験の後も、自分の救いの体験が主観的な体験ではなく神によって受けたことを確証する聖書の言葉が与えられる。

きよめの体験をしたことによって、「気づき体験」が深まっていき、キリスト教理解が深化し、それに基づいた実践



へとつながっていく。キリスト教理解の深化によって、キリスト教の現実定義を代表し、表現する存在になる。ま

た、キリスト教の現実定義が、自我の中心領域へ定着する。「気づき体験」の深まりの中、宗教性が深まり、宗教性

に基づく態度・実践を行っていく。 

 

２. 本研究における考察 

  面接調査による宗教性発達過程モデルの構成にあたって、まずその構成の前提となる Glock(1962), Glock & 

Stark(1965)の宗教性の概念について検討した。それは、クリスチャンを対象とした研究から生み出された概念であ

り、これを基にしたものを含む幾つかの数量的調査で因子分析を通して抽出した結果等から、人間における宗教性

次元の存在や諸次元の相互関連性などが確認されている（Hill&Hood, 1999）。また日本においても、杉山（1993）

が質問紙調査からほぼ同じ結果を得ていたり、Scobie（1975）や金児（1997）もその妥当性について肯定的に論じ

ていることから、日本人クリスチャンに Glock らの宗教性の概念を適用することに問題はないと判断した。しかし

宗教性の概念は、人間の内にある宗教性の構造を示唆したものであり、発達的な視点から見るものではなかった。

そのため宗教的社会化やアイデンティティ形成という発達的視点も踏まえて事例研究を行った作道（1983,1984a, 

1984b, 1986a, 1986b）の研究を緩用した。作道の研究は、宗教面のアイデンティティの形成について分析するなど、

事例研究の長所を活かしていて、重要であり、教えられることも大きい研究である（宮下,1995）。これらのことか

らモデル構成の前提となる宗教的社会化の概念は妥当性のあるものと判断することができるのではないかと考えた。 

  次に、モデル構成の構成過程について検討する。まずは、作道の宗教的社会化に基づく宗教性発達過程モデル

を構成し、その過程に宗教性各次元を適用していく方略に従った。適用の仕方については、先行研究に記述された

内容に照らし合わせ、さらに自らの経験も踏まえて行った。この分析を基に、７人の事例の個人史の分析から宗教

性発達過程モデルの修正を行った。修正にあたっては位置づけや分析の仕方などできる限りの客観性や適合性など

を念頭においた。また、事例の７人に、直接、個人史に誤りがないかの事実確認をしたり、関連領域の研究者と議

論することによって、その妥当性を高めることに務めた。最終的に、個々の宗教性発達過程モデルから日本人クリ

スチャンの宗教性発達の共通する内容、局面を抽出して、宗教性発達過程モデルを構成したのである。 

  宗教性の発達を捉えるためには、個々の観点や膨大なデータを総合的にまとめる「ものの見方」を提示するモ

デルが必要である（山田,1986；やまだ, 1995）。その出発点としてモデル構成をしたのである。モデルとは、「関連

ある現象を包括的にまとめ、そこに１つのまとまったイメージを与えるようなシステム」（印東,1973）と定義され

る。本研究においても、宗教性に関する関連ある現象を発達的な側面から包括的にまとめ、そこに改めて１つのま

とまった宗教性というイメージを与えるシステムを構成することができた。 

  本研究では、モデル構成を通して、様々な「ものの見方」を提示した。今後、さらにモデルを検討し、数量的

研究から見出される宗教性とは異なる概念を見いだしていきたいと考えている。 

 


